**爾灣聖徒改革宗長老會－主日信息**

12/31/2017

**試煉中結出平安的果子**

**詩篇** Psalm 4

**唐興**

1. **前言：**

**詩篇與聖殿敬拜。聖經中的《詩篇》是舊約時期，以色列人被擄歸回之後，建造第二聖殿的時候，收集的150篇詩篇。《詩篇》的目的就是為了神的百姓在聖殿中敬拜神用的。第二聖殿時期，以色列沒有大衛後裔君王帶領敬拜，百姓多居住在外邦。因此，《詩篇》主要是預備新約教會在聖殿中的敬拜。 神的百姓在主日的時候來到天上的聖殿（天上的耶路撒冷），由復活升天的君王大祭司——基督，帶領天上地下的聖徒一同敬拜父，在聖靈中，就是在真理中敬拜父。我們也是神的殿，神的靈住在我們裡面（林前3:16）。所以《詩篇》是給新約教會敬拜用的。**

 **詩篇1與2是的序言。講到詩篇，我們要會想詩篇1與詩篇2。這兩個詩篇是整本《詩篇》的序言。詩篇1講到基督在聖約團體，在教會中如何以祝福和審判掌權；詩篇2講到基督如何在聖約團體之外的列國掌權。我們可以從這兩個角度來看所有的詩篇。詩篇1，也可以說是舊約的登山寶訓，是聖約的主在宣告祂要如何以祝福和審判在祂的教會掌權。當基督在神百姓的心中掌權的時候，百姓對神的回應都表露在詩篇中。 我們可以從詩篇4中看到詩篇1中的主題。**

**哀傷詩篇的意義。另外，詩篇中有超過1/3的詩篇都屬於哀傷詩篇。哀傷不是目的，哀傷是基督徒得勝必須的經歷，與基督的死和復活聯合的經歷，哀傷是結出聖靈的果子的經歷。我們必須從福音的原則來理解這些詩篇所描述的經歷。我們必須從新約的教義（羅馬書）來理解這些詩篇。**

**詩篇3與4的關係。詩篇3和4都是哀傷詩篇。詩篇3被新約早期教會的修道士用來作早晨公眾敬拜唱的詩篇。詩篇4則被用來作為晚上公眾敬拜時唱的詩篇。 這兩篇詩篇講到神百姓日常生活中共同的經歷。詩篇3和4，都延續了詩篇1 中蒙福的人，「他要像一顆樹被栽在溪水旁，按時候結果子，葉子也不枯乾，凡他所做的盡都順利」。我們曾經一起思想過詩篇3，講到真正的信心建立在對神聖約的應許的理解上，並且被神所眷顧和保守的經歷所堅固。今天我們要來思想詩篇4，並且看到詩篇4的中心思想是：**

1. **中心思想：真正的信心在試煉中「與基督聯合」結出平安的果子。**

**詩篇4的標題告訴我們，大衛作為中保君王受到神的命令作詩歌為聖殿敬拜所用（代上6:31-32；15:16-22；25:1-7），把他的禱告譜上旋律，教導他的百姓如何按照純正的教義禱告；教導他的百姓如何在神引導他們進入的試煉中，結出聖靈的果子。**

1. **背景：**

**不同的解釋。解經家們有不同的解釋，一些學者從經文的本身用詞（第6節的好處）和用語（第7節的豐收五穀新酒），認為經文的背景是以色列國處在乾旱的時期。上流社會的人懷疑君王禱告的能力，因此，叛離君王的統治，尋求外邦人所拜的偶像假神。**

**乾旱。雨和露水對農業社會的以色列人是非常重要的；神所揀選的國家百姓的生存依靠天降下甘雨。雨水是神按照聖約賜給以色列人的祝福，其條件是他們必須遵行神的誡命。**

**申命記11章，13 「你們若留意聽從我今日所吩咐的誡命，愛耶和華－你們的上帝，盡心盡性事奉他，14 他\*必按時降秋雨春雨在你們的地上，使你們可以收藏五榖、新酒，和油，15 也必使你吃得飽足，並使田野為你的牲畜長草。16 你們要謹慎，免得心中受迷惑，就偏離正路，去事奉敬拜別神。17 耶和華的怒氣向你們發作，就使天閉塞不下雨，地也不出產，使你們在耶和華所賜給你們的美地上速速滅亡。」**

**王上8:35-36，35 「你的民因得罪你，你懲罰他們，使天閉塞不下雨；他們若向此處禱告，承認你的名，離開他們的罪，36 求你在天上垂聽，赦免你僕人以色列民的罪，將當行的善道指教他們，且降雨在你的地，就是你賜給你民為業之地。」以色列的受膏君王，帶領他的百姓在乾旱的時候祈求神降雨。」**

**乾旱使得大衛陷入了另外的危機：他的君王權柄和能力受到懷疑，撒母耳記21章所記錄的3年的饑荒，使得以色列人中許多富有的人轉向外邦神祈求，向巴力親嘴（王上19:18）。在乾旱的危機來臨時，這些人懷疑神對大衛的應許，懷疑大衛禱告的能力。今天，我們幾乎不會有乾旱危害到生活的問題，神不會藉著乾旱試煉我們，我們要如何從詩篇4學習到福音的原則呢？**

**解釋關鍵。我們必須先看到：大衛的痛苦還不是在於乾旱的本身，大衛的痛苦在於許多人的謊言對他造成的傷害：第2節說，「你們將我的尊榮變為羞辱要到幾時呢？」在以色列的社會，言語的羞辱，會對人的自尊和社會能力造成極大影響的。羞辱一個人是一種暴力，比行為的暴力還具殺傷力。約伯記29-30章紀錄了約伯從尊榮到羞辱的苦難。主耶穌在登山寶訓教導我們對弟兄動怒的就是謀殺，看不起弟兄的也是謀殺。**

**詩篇4，牽涉到兩種人：一種是受言語行為冒犯的人，一種是用言語行為冒犯人的人。大衛作為君王，在這裡教導他的百姓，無論是冒犯人的人，還是被冒犯的人，要如何在試煉中，得著按時候結果子的祝福。加爾文說：「我們要對大衛所遭受的不公平和苛刻的待遇特別留意。因為沒有比遭受到污衊，忍受言語的冒犯還痛苦的事；然而受到言語的冒犯，是聖徒每天都會遭遇到的困苦。」這就是為什麼詩篇4是聖徒們晚上要唱的詩篇。**

**總原則：神興起外在的環境，使祂的百姓在困境中，得著神的同在，結出聖靈的果子。我們外在環境，人際關係的困境，是我們與基督聯合，結出聖靈的果子的季節。人際關係的衝突摩擦與我們的救恩有絕對的關係。不要輕看了我們與人之間的衝突和摩擦，在其中有我們需要領受的福音之祝福。**

1. **經文解釋：**

**1-向創造的神訴求：與基督聯合的基礎——神的公義 (v1)。**

**1a-大衛以稱義的信心來到神的面前祈求。 首先，我們看到大衛把他的困苦帶到神的面前。他說我公義的神（和合本翻譯：顯我為義的神）。這裡的公義righteous，是指神對其聖約的信實，神必包護祂的百姓不受仇敵的迫害，並且要拯救祂的百姓。這裡的上帝/神，原文是Elohim，是指創造天地萬物的那一位全能的神。因為與乾旱有關，大衛的禱告一開始就用Elohim作為求雨的適合的對象。這裡大衛並且回憶起，神以前對他施行的拯救，證明了神的公義。**

**1b-福音生活應用原則：受人冒犯的試煉。大衛教導我們：當我們受到別人的無禮的冒犯，受到不公平的待遇的時候，我們要知道這與我們的救恩有關係。像大衛一樣，受人冒犯的痛苦是內心的傷害和折磨，勝於外在的痛苦。大衛天然的心/本性的和我們一樣，都不是鐵打的，是無法防止我們陷入內心巨大的憤怒和不順的情緒中。我們必須知道這是聖靈在引導我們進入的試煉。不是要定罪我們，而是要我們在稱義的基礎上，學習活出新生命的樣式。**

**2-向叛離者的訴求：與基督聯合的方法——思想基督 (v2-5)。**

**大衛教導結出義的果子。大衛在v2-5，責備和教導那些叛離基督的人。2-3節，大衛責備並指出冒犯者心中的錯誤。4-5節，大衛教導他們如何從錯誤中悔改，結出義的果子。**

**2a-2-3節：大衛責備和指出冒犯人者的錯誤。第2節中的「上流人」，原文是「人的兒子們」（Sons of men）。許多解經家都認為是指那些富有的，有社會地位的貴族人士。加爾文認為「這是一種諷刺的認可，這些人是自起其辱，以為自己是高貴聰明的人，其實他們因為自己盲目無知的憤怒，促使他們做出邪惡的事。」我們知道許多人把自己在屬世界的知識和成就看為是屬靈事物的理解能力。 其實他們的價值觀就是他們的偶像。Waltke 指出：「虛妄」是用來轉喻無用的、無價值的「偶像」；「虛假」是指假神。他們為內心的慾望和虛無的價值觀，促使他們去追求敬拜外邦假神。大衛在這裡暴露他們心中的光景，暴露他們內心的價值觀。**

**「將我的尊榮變成羞辱，要到幾時？」這些人長久辱罵和侮辱大衛，把他從以前的世界中孤立出來，使大衛的自我價值受到懷疑，使他成為藐視、嘲弄和辱罵的對象。他們懷疑大衛禱告的能力，是否能把他們從乾旱的困境中帶出來。**

**你們要知道。「3 你們要知道，耶和華已經分別虔誠人歸他自己；我求告耶和華，他必聽我。」大衛指出這些叛離人士的作為，是因為他們「不知道」，他們不具備，不理解神國度受膏君王的能力是出於耶和華的；他們無知的憤怒促使他們去拜假神。另外一點， 加爾文說，「大衛在這裡沒有誇耀自己的能力，誇耀他的軍隊，和他的豐盛。他把自己君王的能力歸給神。」大衛認識作為君王是要牧養他的百姓，是要教導他們認識神，而非用血氣的力量去統治祂的百姓。**

**2b-4-5節：大衛教導冒犯者從錯誤中悔改。接著，大衛教導這些人如何從無知的叛離中悔改。「4 你們應當畏懼，不可犯罪；在床上的時候，要心裏思想，並要肅靜。（細拉） 5 當獻上公義的祭，又當倚靠耶和華。（參考：以弗所書4:26）」**

**按照《七十士譯本》的希臘文舊約聖經，這裡應該翻譯為：「你們生氣，但不可犯罪」。英文版的聖經中有不同的翻譯（KJV: 要畏懼 awe；NRSV：當你受攪擾disturb的時候；ESV: 戰競tremble）。許多神學家，包括加爾文，和Waltke 都認為保羅在以弗所書4:26節，是在引用這一節經文（26 生氣卻不要犯罪；不可含怒到日落，27 也不可給魔鬼留地步。）**

**大衛在這裡教導那些自以為是的人士，要如何在試煉中結出義的果子。大衛在教導這些冒犯人者，向人發怒的人：首先，要控制自己的言語和行為，不要順著本性的驅使去說話行事。就是保羅在羅馬書8章的教導：「13 你們若順從肉體活著，必要死；若靠著聖靈治死身體的惡行，必要活著。14 因為凡被上帝的靈引導的，都是上帝的兒子」。其次，是要獨自的思想 。「6 體貼肉體的，就是死；體貼聖靈的，乃是生命、平安。」**

**加爾文說，「當我們在白天與人交往的時候，我們的思想是受到事情外在的情況的牽動，我們通常會在草率中作出判斷。當我們私下獨自一人的時候，我們可以對仔細的思想發生的事情，不會因為要掩蓋自己的錯誤，因為羞愧而不去思想。」主耶穌在登山寶訓解釋律法一開始就教導，順著怒氣發出的言語和行為就是殺人犯罪，不論對方是否有錯，動怒就是犯罪。順著本性動怒的人的第一個反應總是：要掩蓋自己，是別人惹自己動怒的 。**

**WBC：「詩人勸告低檔他的人，要把他們的憤怒放在心裡，要持續控制他們的惡毒言語和行為。當他們從口中說出來，他們就會彰顯出內心的邪惡，使無辜的人受傷。雖然，不說話沒有行動，並不能除去內心的腐敗，但是至少控制了邪惡的果效。」大衛告訴我們，要控制言語和行為。這是第一步，但是這無法除去本性的罪，第二步是「當獻上公義的祭，又當倚靠耶和華。」 這是獨自思想的內容：思想基督和基督的工作，順服基督的教導把自己本性的罪帶到主的面前悔改認罪。（舊約的獻祭是恩典的管道，預表、指向，和教導基督的工作）。**

**結論：2-5節，大衛教導我們在試煉中與基督聯合的方法是：思想基督和基督的工作如何施行在我們身上。首先，我們必須安靜地，獨自地檢視自己的內心，認識自己的本相。然後，把自己本性的罪當作活祭向神獻上，悔改認罪與神和好；並且積極地去與人和好。**

**3-向聖約的主訴求：與基督聯合的祝福——神的保守 (v6-8)。大衛在這段經文中教導他的百姓與基督聯合的祝福在於：神的保守。「有許多人」是指那些在以色列人中，依然對大衛忠心的人，以及那些悔改的叛離者，一同參與禱告祈求的人。**

**第6-7節是百姓的祈求；第8節是君王的祈求。第6節的「好處」[טוֹב]是指「下雨」（申28:12好處沒有翻出來；耶5:24-25得福；17:6福樂；詩85:12好處）。舊約中常用「光照」來形容比喻興盛和拯救（士5:31；伯17:12；18:5f; 22:28;29:3; 33:30;詩18:28；36:9；43:3；67:1；118:27；139:11；箴13:9；24:20；賽9:2；58:8；耶15:9；摩5:18，20；瑪4:2）。「神的臉光」，「神用祂的臉光照」是用來比喻爭戰的得勝（詩44:3），神的拯救（31:16；80:3，7，19；119:135），神的悅納和祝福（67:1，6；特別是亞倫的祝福：民6:25，和摩西的祝福，申33:28）。君王和百姓用亞倫的禱告祝福語，向神祈求悅納，祝福，保守和平安。換言之，君王和百姓一同聯合按照神的旨意禱告（基督徒與基督聯合）。**

**五穀新酒。第7節，大衛祈求因神使他的百姓的興旺，使他心裡快樂。百姓祈求神降雨；大衛期盼春天稻穀豐收，秋天葡萄盛產（收成從春天開始，首先是四月的大麥，五月收小麥，水果收成在九月）。 五穀新酒是指以色列人賴以生存的所有地上出產物。新酒，是指在葡萄酒之前的第一滴葡萄汁。 也就是說：神按照聖約的應許保守百姓生命豐盛。**

**平安的果子。第8節的第一個字是：平安「shalom」，強調大衛內心在羞辱受冒犯的內心傷害中結出平安的果子，雖然外在的環境，乾旱和人的羞辱仍然存在。大衛認識到外在的環境和人際關係的衝突是他結出聖靈的果子的季節。一旦他在救恩中成長結出義的果子，神就會把他從外在的困苦中拯救出來，如同他以前的經歷一樣，無論是外在的環境，還是內在的屬靈生命，神都使他寬廣：安然居住。（在平安中，我一躺下就睡著了，因為你，單獨是你，耶和華，）大衛稱義的信心在試煉中，不順從本性的驅使，順從聖靈，與基督聯合，結出了平安的果子。**

**最後，我們必須看到基督。祂作為君王，在地上受到百姓的辱罵和侮辱，並且被祂的百姓像罪犯一樣，釘在十字架上，順服父的旨意，為了拯救祂的百姓，把自己當作活祭向父神獻上。最後，得著復活的生命。今天，祂在十字架上所成就的義，要在我們身上發動，使我們在祂的死上與祂聯合，也在祂的復活上與祂聯合，在福音的原則下活出新生命的樣式。**

**結論：大衛在詩篇4教導我們，外在環境的困苦，人際關係的衝突，雖然與神的應許有極大的距離。這些乃是要我們在試煉中結出平安的果子。不論是動怒者，還是受到人的冒犯和羞辱的人，不要因為心受到攪擾立刻順著本性反應，要控制言語和行為。並且單獨的把內心的困苦帶到主的面前，檢視自己的內心，認識自己的本相。要知道這是神引導我們進入的遭遇，目的是要我們思想基督在我們身上的工作，使我們稱義的信心，在試煉中結出平安的果子，就是義。**

**羅馬書6:12-14說：「12 所以，不要容罪在你們必死的身上作王，使你們順從身子的私慾。13 也不要將你們的肢體獻給罪作不義的器具；倒要像從死裏復活的人，將自己獻給上帝，並將肢體作義的器具獻給上帝。14 罪必不能作你們的主；因你們不在律法之下，乃在恩典之下。」**

**禱告：**